
www.fatea.br/angulo18

Cultura e Literatura Judaicas

"Singrando Ares"



19ângulo 120, 2010, 

Cultura e Literatura Judaicas

O  mosaico  étnico-cultural  israelense: 
da ideologia da mistura  dos  exílios  à 
legitimação do multiculturalismo (1950-2000)

Marta F. Topel

Resumo

Palavras-chaves

Abstract

Keywords

Antropóloga, Livre Docente do Programa de Pós-Graduação em Língua 
Hebraica, Literatura e Cultura Judaicas da Universidade de São Paulo.

Israel – Zionism – Multiculturalism – Ethnicity.

O objetivo do artigo é descrever e analisar as políticas implementadas com os imigrantes que chegaram ao Estado de Is-
rael em dois períodos diferentes: 1950 e 1990.  A análise da ideologia da “reunião dos exílios” e de como esta se fragilizou 
a partir da década de 1970 permite compreender a transformação ocorrida na sociedade israelense no que diz respeito 
à legitimação do multiculturalismo e a aceitação das demandas dos grupos étnicos e culturais que foram silenciadas 
durante décadas.

Israel – Sionismo – Multiculturalismo – Etnicidade.

The aim of this paper is to portray and analyze the policies adopted by Israel in relation to the immigrants who arrived 
to the country in two different periods: 1950 and 1990.  The analysis of the ideology of the “Mixture of Exiles”, and of 
how this ideology has weakened since 1970, allows for an understanding of the change through which Israeli society 
has undergone concerning the legitimization of multiculturalism, and the acceptance of the claims of ethnic and cultural 
groups which have been kept silenced in the preceding decades. 

p. 19-25.



www.fatea.br/angulo20

Cultura e Literatura Judaicas

1. DO EXÍLIO À “TERRA PROMETIDA”?  
OS DESAFIOS INERENTES AO 
PROCESSO DE CONSTRUÇÃO DA 
SOCIEDADE ISRAELENSE

Desde seus primórdios a sociedade israelense cons-
tituiu-se basicamente como uma sociedade bi-nacional e 
multi-étnica. Os eixos que separavam os diferentes gru-
pos (e que continuam sendo referentes fundamentais na 
constituição das múltiplas identidades coletivas) são o 
nacional, o étnico, o religioso e o de classes, o que faz 
de Israel um verdadeiro caleidoscópio cultural.  O eixo 
nacional, o fator proeminente de distinção, que divide 
os cidadãos judeus dos cidadãos árabes do país, revela 
claramente a heterogeneidade citada1.  Desde a sua fun-
dação em 1948, as elites políticas israelenses colocaram 
restrições à minoria árabe, expressas na sua discrimina-
ção na alocação de poder e recursos.  A posição inferior 
relativa dos árabes em Israel obedece não só ao fato de 
ser uma minoria nacional vis-à-vis à maioria judaica, mas 
ao prolongado conflito entre Israel e os países árabes, por 
um lado, e Israel e os palestinos, por outro.

No que diz respeito à população judaica, existem 
diversos grupos com visões diferentes do judaísmo, da 
sociedade israelense e de seu próprio papel na configu-
ração da identidade nacional.  Até a década de 1990, a 
distinção principal era a étnica, isto é, a que separava os 
judeus ashkenazitas dos judeus orientais.  Todavia, com 
a imigração de quase 1.000.000 de judeus da ex União 
Soviética entre 1990 e 1994, o panorama tornou-se mais 
complexo. Simultaneamente, a brecha religiosa que se-
para em dois grandes blocos a população ortodoxa da 
população secular, também tem ganhado força nas úl-
timas duas décadas, sendo considerada por alguns es-
tudiosos o possível desencadeador de uma Kulturkampf 
(LIEBMAN , Ch. & KATZ , S., 1997; RAVITZKI  A., 1997).   
É também nos anos 1990 que o conflito de classes torna-
se mais agudo com a implantação do neoliberalismo e o 
decorrente aumento da brecha entre pobres e ricos e o 
surgimento de um segmento maior que vive por debaixo 
da linha de pobreza.  

Entretanto, e apesar dos milhões de imigrantes per-
tencentes a grupos étnicos e culturais diversos que chega-
ram ao Estado de Israel desde 1948, a ideologia que mo-
tivou a sua criação, denominada “reunião e mistura dos 
exílios”2, deslegitimou a priori as particularidades desses 
grupos, impondo uma visão de mundo e uma visão do 
novo Estado Judeu calcada nos princípios e valores da 
corrente identificada com o sionismo de cunho estatis-
ta3.  Para as primeiras lideranças sionistas, esta parecia 
ser a única estratégia de criar um Estado judeu moderno 
e secular com uma identidade unificada que superasse 
as identidades particularistas de seus grupos constituti-
vos.   Dessa perspectiva, a “normalização” do povo judeu 
exigiu, além do estabelecimento de um Estado próprio, 
a criação de um novo judeu.  Em outras palavras, a colo-
cação em prática dos parâmetros transformadores para a 
nação e cultura judaicas, cuja expressão mais nítida foi o 

chalutz (pioneiro), imbuído de valores altruístas, patrióti-
cos, socialistas, seculares, preparado para a auto-defesa4 
e com forte enraizamento no trabalho da terra.  

A deslegitimação de identidades particularistas e/
ou diferentes do ideal sionista estatista não se restringiu 
aos grupos não-judeus, e entre os judeus, os imigrantes 
dos países árabes e muçulmanos que chegaram ao novo 
Estado foram os que mais sofreram as consequências das 
políticas públicas inspiradas nele5.  Assim, se bem que a 
sociedade israelense fosse intrinsecamente multicultural 
desde seu início, um acirrado processo de homogenei-
zação nacional foi articulado pelas elites políticas e inte-
lectuais que se expressou no lema “absorção [dos novos 
imigrantes] através do processo de modernização”. No 
centro dessa política existiu o projeto de apagar as iden-
tidades coletivas dos recém chegados, principalmente 
aqueles traços enraizados na religião e tradição judaicas 
formadas no exílio. Segundo projeto sionista original – 
que vigorou até finais da década de 1990 - todos os ju-
deus que chegavam a Israel tinham que transformar-se 
e amoldar-se aos novos valores para participar da nova 
sociedade.  O modo de concretizar este ideal era seguir o 
caminho aberto pelos veteranos que foram rodeados de 
uma aura especial, entre outros, por serem os primeiros 
judeus  não nascidos no exílio. 

O que mais preocupou as elites em relação à cris-
talização de uma nova identidade nacional foi a baga-
gem sócio-cultural que trouxeram consigo os imigrantes 
dos países árabes e muçulmanos, conhecidos como “as 
comunidades orientais” ou os judeus orientais.  Prove-
nientes de regiões consideradas atrasadas, os judeus 
orientais foram alvo de um processo de desaculturação 
intenso que em hebraico se conhece como kipuach edot 
ha´mizrach: a discriminação das comunidades orientais.  
Tradicionalistas, dedicados em sua grande maioria ao pe-
queno comércio e ao artesanato, com padrões familiares 
ancorados na família extensa, com altos índices de anal-
fabetismo e tradicionalistas do ponto de vista religioso, 
os judeus orientais tornaram-se o alvo mais concreto da 
política de “absorção através do processo de moderniza-
ção” pregada pelas elites sionistas. 

Kimmerling (2001) criou o termo achussalim para 
as elites que dominaram o cenário israelense durante 
quatro décadas, e que exprime nitidamente as carac-
terísticas desse grupo6. Mas, se as elites intelectuais 
como um todo (escritores, jornalistas, poetas, pintores 
e músicos) se identificaram e lutaram pelo ideal sio-
nista hegemônico, foi interessante descobrir que até 
os “especialistas” e/ou “defensores da cultura”, os 
antropólogos, também se deixaram seduzir pela visão 
sionista-estatista e colaboraram para “transformar os 
nativos”, de modo similar a como atuaram os antropó-
logos em diversas latitudes na época do colonialismo. 
Na pesquisa que desenvolvi sobre a antropologia isra-
elense7 foi possível constatar que a primeira e segunda 
gerações de antropólogos nutriu-se (de modo velado 
às vezes e explicitamente outras) do ideal sionista, re-
velando o alto nível de consenso nacional existente em 
Israel até a Guerra de Yom Kipur, em 1973. 



21ângulo 120, 2010, 

Cultura e Literatura Judaicas

2. 1950 - OS ANTROPÓLOGOS DA 
UNIVERSIDADE HEBRAICA DE 
JERUSALÉM E OS BUROCRATAS DO JEWISH 
AGENCY SETTLEMENT DEPARTMENT  
(JASD)8: O PRIMEIRO DESAFIO

A criação do Estado de Israel em 1948 e a imigração 
em massa da década de 1950 obrigaram a que os fun-
cionários do JASD criassem estratégias para assentá-los 
e incorporá-los no novo país.  O moshav (cooperativa 
dedicada à agricultura na qual são compartilhados os 
bens de capital e socializada a produção) foi o hábitat 
por excelência ao qual foram encaminhados os novos 
imigrantes, incluídos aqueles denominados imigrantes 
orientais, que nada sabiam sobre os princípios socialistas 
e cooperativistas e que, como veremos, tampouco lhes 
interessou viver sob a égide desses princípios depois de 
tê-los conhecido.  

Num texto publicado na década de 1970, Raanan 
Weitz, durante mais de três décadas diretor do JASD, ex-
plica como foi o processo de assentamento em Israel: 

Vastos assentamentos agrícolas foram lançados quando 
o JASD estava no comando.  O JASD era responsável 
pela planificação, execução e supervisão do trabalho, 
inclusive o assentamento nas cooperativas; o planeja-
mento dos prédios e as redes de irrigação; prover os 
equipamentos, sementes e gado; e oferecer especialis-
tas nos métodos de exploração agrícola e pecuária para 
que os assentamentos se tornassem comunidades rurais 
socialmente integradas. Agricultores veteranos foram 
enviados para viver com os colonos na qualidade de 
instrutores e, na primeira fase, para ajudá-los a resol-
ver os problemas sociais9... Nos primeiros dois anos, 
1948/1949 e 1950/1951, quase cem novos assentamentos 
foram fundados...  Entre o final de 1947 (quando a Par-
tilha da Palestina foi decidida na ONU) e 1972, quatro-
centos sessenta e cinco novas comunidades foram esta-
belecidas (WEITZ  1973, p. 94-5)10. 

Se bem que o relato de Weitz reflita o sucesso dos 
assentamentos no processo de construção da nova socie-
dade israelense, o convívio forçado de iemenitas, mar-
roquinos, kurdos, romenos, poloneses líbios, iraquianos, 
húngaros e tunisianos em comunidades agrícolas, longe 
dos  centros urbanos e num cenário marcado pela preca-
riedade econômica e pelos conflitos bélicos, trouxe pro-
blemas que levaram ao abandono ou à ineficiência no ge-
renciamento de muitas cooperativas.  Este fenômeno foi 
mais sobressalente nos moshavim povoados por judeus 
orientais ou nos quais eles eram a maioria. 

Preocupados com o sucesso das novas cooperativas 
(pré-requisito para a consolidação do Estado) e cientes da 
necessidade de resolver os problemas sociais surgidos, 
as autoridades do JASD pediram assessoria à Shmuel 
Noach Eisenstadt, à época, Chefe do Departamento de 
Sociologia da Universidade Hebraica de Jerusalém.  No 
acordo assinado entre ambas as instituições ficou estabe-
lecido que os antropólogos da UHJ desenvolvessem as 

seguintes atividades:  coletar dados nos moshavim consi-
derados problemáticos; educar os colonos nos princípios 
sionistas-socialistas,  instruí-los no trabalho agropecuá-
rio e formular políticas sociais para a resolução dos pro-
blemas detectados.  

Quando desenvolvi a pesquisa de doutorado sobre 
a antropologia israelense, a leitura  dos artigos acadêmi-
cos que posteriormente publicaram os antropólogos da 
Universidade Hebraica de Jerusalém sobre o período em 
questão não foi suficiente para descobrir qual tinha sido 
o papel dos antropólogos no processo de assentamento 
dos novos imigrantes nos moshavim.  É importante subli-
nhar que os moshavim considerados problemáticos eram 
aqueles aos quais foram destinados os judeus orientais, 
vistos como primitivos pela elite achussalita (Kimmerling 
2001, 2004).   Mas se a palavra escrita escondeu esse epi-
sódio da história da antropologia israelense, os relatos 
dos antropólogos foram reveladores, e através deles foi 
possível tomar conhecimento de duas realidades.  Pri-
meiro, foi muito pouca a autonomia dada aos cientistas 
sociais que, por outro lado, não estavam capacitados 
para a função11; segundo, apesar de serem conscientes 
dos problemas inerentes à “transformação radical” pela 
qual eram obrigados a passar os judeus orientais, os 
antropólogos acreditavam piamente na necessidade de 
concretização do ideal da “mistura dos exílios”, apesar 
de que este não foi outra coisa que a ocidentalização dos 
judeus provenientes dos países árabes e muçulmanos. 

Obviamente, nem todos os antropólogos agiram 
da mesma forma e foi possível observar que aqueles que 
chegaram a Israel de países anglo-saxões como novos 
imigrantes, a exemplo de Phillis Palgi e Alex Wingrod, 
foram mais sensíveis às dificuldades e estigmas enfrenta-
dos pelos judeus orientais.  Isto se deveu à influência da 
antropologia cultural desenvolvida nesses países que se 
opunha à teoria estrutural-funcionalista defendida por 
Eisenstadt em Israel.  Assim, por exemplo, na entrevista  
concedida em 1996, Palgi me contou que desde o início 
percebeu as diferenças no seio de cada grupo “oriental”, 
como a existência de judeus marroquinos afrancesados, 
arabizados e berberizados.  A inclusão de todos eles 
numa categoria só: judeus orientais ou marroquinos foi 
percebida pela antropóloga como uma estratégia de do-
minação.  Em diversos textos Palgi alertou sobre o perigo 
de que a variável étnica se aliasse à variável sócio-econô-
mica, criando um segmento importante na sociedade is-
raelense duplamente discriminado.  Em 1962 Alex Wein-
grod escreveu um polêmico artigo: “The Two Israels” no 
qual analisou a profunda divisão dentro da sociedade 
israelense judaica.  

Nessa mesma década, em Reluctant Pioneers, fruto 
de sua experiência num moshav marroquino, Weingrod 
descreve em detalhe as aspirações desses judeus em re-
lação à nova vida em Israel, “a terra do leite e mel”, “a 
Terra Prometida”: intensificar a observância religiosa.  
Ao mesmo tempo, esses judeus acreditavam que melho-
rariam sua situação econômica, uma vez que interpreta-
vam as penúrias passadas no Marrocos como um castigo 
por não morar na “Terra Santa”.  O confronto como uma 

p. 19-25.



www.fatea.br/angulo22

Cultura e Literatura Judaicas

sociedade secular e moderna foi um choque para estes 
imigrantes, cujo estilo de vida se baseou durante séculos 
na tradição judaica.	

Mas se bem Weingrod foi crítico em relação aos mo-
dos em que agiram o JASD em particular e a máquina 
burocrática liderada pelo MAPAI em geral, quando 
lhe perguntei até que ponto na década de 1950 (quan-
do fez trabalho de campo naquele moshav) incorporou 
as premissas sionistas, do modo em elas foram crista-
lizadas no JASD, Weingrod não hesitou e me ofereceu 
a seguinte resposta:

Não há dúvida nenhuma de que nós [os antropólogos 
israelenses] nos víamos como pessoas que se identi-
ficavam com a empresa dos assentamentos, com o le-
vantamento de novos assentamentos e com o yshuv 
ha´aretz12. Em relação a este ponto não tínhamos nenhu-
ma crítica, não estávamos fora do sistema e, sem dúvida 
alguma, aceitamos a ideologia da mistura dos exílios.  
Contudo, o tempo todo dizíamos que não se tinha que 
transformar as pessoas, mudar as culturas, que havia 
que valorizá-las, etc.  Mas não se pode dizer que éramos 
críticos em relação ao moshav como tipo de assentamen-
to para os novos imigrantes.

Moshé Shokeid, prestigioso antropólogo israelense 
que começou a carreira no JASD, me contou a experi-
ência desses anos e lembrou-se de que um de seus in-
terlocutores lhe perguntou se, de fato, ele e sua família 
tinham chegado à Terra Santa, já que nada do que viam 
se parecia com o Israel sonhado, imaginado e invocado 
durantes séculos em suas preces.  Quando contei esse 
episódio a Raanan Weitz, qualificando-o como uma tra-
gédia, a resposta que ouvi foi a seguinte:

O que você me está contando é uma curiosidade.  Não, 
não tem nada que se pareça a uma tragédia; essa pessoa 
fez uma pergunta tola, nada mais do que isso.

Eisenstadt, por sua vez, depois de ouvir a cadeia de 
depoimentos, me disse:

A resposta de Weitz é uma resposta simples porque nin-
guém pode dizer –e se o fazem, não sabem sobre o que 
estão falando- que não houve problemas no processo de 
absorção13. Como poderia não ter havido problemas?  
Seria impossível! Dizer que tudo marchou sobre rodas 
não faz sentido.  É muito provável que essa pessoa, 
como muitas outras, não se sentia em Eretz Israel14. Jun-
to com isso não há dúvidas de que essas pessoas eram 
ignorantes, mas o importante foi que ninguém se preo-
cupou em diminuir essa ignorância.

No que diz respeito aos antropólogos e sociólo-
gos que trabalharam orientados por Eisenstadt (Moshé 
Shokeid, Shlomo Deshen, David Weintrub, Ben-David e 
Moshé Lissak, entre os nomes de maior destaque), todos 
eles apoiaram abertamente a necessidade de ocidentali-
zar os judeus orientais para, assim, absorvê-los aos pa-
drões da nova sociedade israelense moderna e secular e 

não serem absorvidos por eles e por sua cultura.  Isto fica 
claro nos textos acadêmicos que posteriormente foram 
alvo de duras críticas.

Em 1992, quando fazia trabalho de campo, um so-
ciólogo que dirigia o quadro de cientistas sociais do 
JASD nesse ano me explicou a estreita colaboração 
entre esse órgão e as Ciências Sociais israelenses da 
seguinte forma:

A relação entre o JASD e a Universidade Hebraica de 
Jerusalém pode ser resumida assim: o JASD recebeu 
legitimação da Academia e a Academia recebeu finan-
ciamento do JASD para que os antropólogos pudessem 
fazer trabalho de campo.  A teoria de Eisenstadt sobre a 
modernização foi do que o JASD precisava. 	

3. 1990 - AS ONDAS MIGRATÓRIAS 
DE  ETÍOPES E RUSSOS A ISRAEL: 
O SEGUNDO DESAFIO

Mas se a bibliografia sobre a cooptação das Ciências 
Sociais israelenses pela elite achussalita é vasta, no que 
diz respeito à questão que nos ocupa aqui; parece-me 
que quem melhor desvendou as relações intrincadas en-
tre a Agência Judaica e a antropologia israelense foi Jeff 
Halper.  Halper nasceu nos Estados Unidos e emigrou a 
Israel na década de 1960, não tendo conseguido nunca 
obter uma posição efetiva no mainstream da Academia 
do país.   Dedicado à área de disciplina conhecida como 
antropologia aplicada,  num artigo publicado em 1985 
sobre os erros cometidos no processo de absorção da dé-
cada de 1950, Halper afirma que estes se repetiram  na 
década de 1990, no processo de absorção dos Beta Israel 
(como são conhecidos os judeus etíopes).  	

Segundo o antropólogo norte-americano (1985), a 
ideologia de mistura dos exílios exigiu a eliminação das 
culturas étnicas em Israel, isto é, das culturas orientais. O 
apoio e legitimação das agências de absorção, dos meios 
de comunicação e da comunidade acadêmica  à men-
cionada política levou a que os imigrantes do Oriente 
Médio fossem rotulados sem quaisquer reflexões como 
“primitivos”. Partindo desse pressuposto, a abordagem 
das agências de absorção foi eminentemente paternalis-
ta, o que lhes permitiu determinar todos os aspectos da 
vida dos novos imigrantes, executando políticas públicas 
que alegavam o “interesse” destes últimos.  No processo 
de absorção, o abandono da velha cultura pela nova foi 
visto como uma conquista positiva.  Todavia e como assi-
nala Halper (1985), a eliminação da cultura como veículo 
de adaptação deixou os imigrantes orientais com poucos 
recursos próprios para se adaptarem à nova sociedade, 
colocando-os em uma situação de dependência total dos 
burocratas15.  

Um dos resultados da política de absorção foi a es-
tigmatização das características estruturais das comuni-
dades orientais e dos traços psicológicos dos imigrantes, 
sem compreender a importância da cultura como meca-
nismo de adaptação.   O fardo do processo de absorção 



23ângulo 120, 2010, 

Cultura e Literatura Judaicas

centrou-se no indivíduo, já que as famílias e culturas 
dos orientais foram relegadas a um segundo plano.  O 
resultado foi que os imigrantes orientais tiveram suas 
culturas neutralizadas e a sua interação com os mem-
bros da sociedade maior foi efêmera (dado o isolamento 
das comunidades às quais foram encaminhados) ficando 
nas periferias urbanas e rurais da sociedade israelense 
(WEINGROD  1962, 1979; SVIRSKI , 1981; RAM 1993).

Segundo Halper é possível asseverar que essas polí-
ticas não só foram pouco sábias, mas, basicamente, foram 
desonestas.  Em troca, por abandonarem suas culturas 
tradicionais, os novos imigrantes receberam a promessa 
da inclusão social.  Entretanto, se eles honraram a sua 
parte do acordo, as autoridades não o fizeram relegando-
os às margens  da sociedade em construção.

No que concerne à chegada a Israel de mais de 
30.000 judeus etíopes nas décadas de 1980 e 1990 (nas 
operações de salvamento realizadas pelo Estado de Is-
rael conhecidas como Operação Moisés e Operação Sa-
lomão), a execução da política da “mistura dos exílios”  
começou no momento em que os imigrantes etíopes 
pisaram o aeroporto de Israel. Nesse lugar, acolhidos 
pelos representantes do Ministério de Absorção, foram 
dados aos Beta Israel nomes hebraicos –geralmente sem 
nenhuma relação com seus nomes originais- e lhes foram 
fornecidas novas datas de nascimento, embora a idade 
não é um valor significativo na cultura etíope uma vez 
que a sociedade moderna e burocratizada não consegue 
funcionar sem dados precisos.   Suas roupas tradicionais 
foram trocadas por moletons e tênis e solidéus foram 
colocados nas crianças (e nos adultos, se eles concorda-
vam).   Em resumo, em um curto lapso de tempo os imi-
grantes etíopes tiveram sua identidade e aparência física 
completamente mudadas.

A imposição de kipot (solidéus) em uma população 
que não tem o costume religioso de cobrir a cabeça (com 
exceção dos sacerdotes) indica uma pressão adicional 
sobre os imigrantes: a de se “misturarem” na estrutu-
ra religiosa aceita pelas agências de absorção, isto é, a 
ortodoxia judaica representada pelo Rabinato. Tanto 
na dimensão geral quanto na religiosa, a aceitação das 
normas israelenses foi imposta à comunidade etíope e a 
manutenção dos elementos tradicionais da cultura etío-
pe, desencorajada.  Assim, apesar da ênfase colocada na 
absorção “espiritual” do grupo, até os dias de hoje não 
existe nenhuma sinagoga que sirva imigrantes etíopes e 
nenhum centro especial foi construído para que os mes-
mos desenvolvam atividades sociais.  As festas judaicas 
estão marcadas pelas práticas judaicas aceitas em Israel 
e a única cerimônia etíope “aprovada” é o Sigd (cerimô-
nia que celebra o retorno a Sion). Em síntese, apesar de 
as autoridades declararem o respeito ao status e à digni-
dade dos anciãos da comunidade, não existe nenhuma 
instância formal para consultá-los sobre decisões que 
atingem as comunidades dos Beta Israel. 

Os esforços da Associação de Imigrantes Etíopes para 
manter o repertório cultural do grupo não têm sido mar-
cados por grandes sucessos, e pode afirmar-se que a so-
ciedade israelense só aceita os traços da cultura etíope 

que possam ser incluídos na  dimensão do folclore, sen-
do que qualquer característica cultural que esteja relacio-
nada à estrutura social do grupo é condenada.  Como na 
década de 1950, observa-se a eliminação da etnicidade 
como eixo legítimo para estruturar identidades ou, como 
afirma Halper (1985), a “repetição dos erros da década 
de 1950”.

A realidade do milhão de imigrantes provenientes 
da ex União Soviética que chegaram a Israel ao longo da 
década de 1990 contrasta abertamente com o processo de 
absorção dos etíopes.   O elevado número de imigrantes 
judeus falantes de russo  – categoria utilizada nas estatís-
ticas do país para se referir ao grupo - levou a que com 
seus integrantes as políticas de absorção fossem aplica-
das de modo diferente.  Em primeiro lugar, as agências 
governamentais deram a eles suficiente liberdade para 
escolher os lugares de destino, administrar o dinheiro 
que por direito lhes correspondia pela Lei do Retorno, 
bem como o tipo de educação que preferiam transmitir 
a seus filhos.  Paralelamente, esses imigrantes consegui-
ram articular-se assim que chegaram ao país, criando im-
portantes veículos de transmissão  de sua cultura – que 
não sofreu o estigma pelo que passaram as culturas dos 
judeus orientais e dos judeus etíopes.  Rádios, TVs e uma 
vasta imprensa escrita em língua russa começaram a 
funcionar logo após a imigração do grupo a Israel, a que 
se somaram atividades educativas para as crianças com 
conteúdos culturais dos países de origem.

Pesquisas sobre os imigrantes russos em Israel (AL 
HAJ , 1993; LOMSKY-FEDER , E. & RAPOPORT, 2001) re-
velam que apesar de que um quarto deles não era judeu 
quando chegou ao país, a maioria aprendeu rapidamente 
os princípios judaicos adaptando-se aos valores da socie-
dade israelense em menos de uma geração.  Entretanto, 
essa adaptação é realizada com uma ressalva importan-
te: a exigência de dar continuidade ao repertório cultural 
russo, principalmente à língua russa.  Como fez questão 
de salientar Ben-Rafael, este fenômeno marca uma dife-
rença significativa com a visão de Israel dos veteranos 
ashkenazitas que colonizaram a Palestina e daqueles que 
chegaram na década de 1950, criadores e defensores do 
lema sionista: “os hebreus falam hebraico”.

4. MULTICULTURALISMO REVISADO

Como filosofia e política, o multiculturalismo tem 
ganhado espaço no debate público e acadêmico nas úl-
timas décadas, principalmente como resultado do incre-
mento de imigrantes nas democracias ocidentais e sua 
inserção marginal e conflitiva nas sociedades de acolhi-
mento.  

Segundo Charles Taylor (1992), ao partir do pressu-
posto de que todos os indivíduos têm os mesmos direitos 
e oportunidades, o universalismo exclui a “política da di-
ferença”.  A ênfase na igualdade de todos os cidadãos, 
sem distinção de sexo, raça, classe, etc. entra em conflito 
com a necessidade desses indivíduos de serem reconhe-
cidos em sua singularidade.  No pensamento liberal o 

p. 19-25.



www.fatea.br/angulo24

Cultura e Literatura Judaicas

respeito está limitado ao potencial inerente a todos os 
seres humanos como indivíduos negando, ainda que seja 
sub-repticiamente, a identidade coletiva dos grupos e co-
locando os indivíduos em moldes homogêneos que não 
são considerados verdadeiros por eles.  Cria-se, assim, 
uma cultura hegemônica, cujos valores se sobrepõem às 
identidades sociais dos grupos minoritários. 

A crítica mais radical ao liberalismo é considerar 
os indivíduos isoladamente, como átomos, o que inibe a 
possibilidade de estabelecer políticas de reconhecimento 
sobre a base do que para Charles Taylor (1992) é essencial 
na criação de comunidades dignas: o processo dialógico 
entre diferentes culturas, que se assemelha à fusão de ho-
rizontes proposta por Gadamer. 

Poder-se-ia afirmar que se o liberalismo estabelece 
o princípio da igualdade entre os indivíduos, o multi-
culturalismo trouxe à tona uma nova visão: a diferença 
entre os seres humanos por pertencerem a culturas sin-
gulares.   Desse modo, se o Iluminismo pregou que todos 
somos iguais, o mundo globalizado e transnacionalizado 
revela o que pareceria seu oposto: todos somos diferen-
tes!  E se o sionismo se nutriu das ideologias nacionalista 
e socialista, o certo é que o liberalismo também foi um 
componente importante, embora não tenha tido uma im-
portância tão grande.  

O consenso nacional criado pelas elites achussalitas 
descrito sumariamente nas páginas anteriores começou 
a fragilizar-se depois da Guerra de Yom Kipur (1973), 
momento em que diversos grupos saem da periferia na 
qual foram colocados por elas e começam a reivindicar 
suas singularidades culturais e suas propostas alternati-
vas no que diz respeito à identidade nacional israelense 
que, no caso do setor religioso-nacionalista, também in-
clui rediscutir as fronteiras políticas do Estado de Israel 
(KIMMERLING, 2001, 2004).

No mesmo período, outros dois grupos saem das 
margens e pressionam o centro hegemônico para seu 
reconhecimento enquanto minorias com interesses par-
ticulares: os ortodoxos e os judeus orientais.  A vitória 
de Beguin nas eleições de 1977 foi importante no sentido 
de os orientais enxergarem na derrota do MAPAI16 um 
sinal inequívoco da fragilização da elite política que du-
rante mais de três décadas dominou o cenário israelense, 
promovendo políticas públicas que os discriminaram 
sistematicamente.  Este aspecto psicológico da ascensão 
de Beguin ao poder foi decisivo para recuperar o “orgu-
lho oriental”.  O processo de reivindicação das culturas 
silenciadas não deixou de se fortalecer e a partir da dé-
cada de 1990, o multiculturalismo como política de reco-
nhecimento das diferenças dos diversos grupos recebe 
legitimação em  Israel, fazendo com que todos os setores 
aceitem os aspectos ocidentais e orientais que compõem 
o cenário cultural israelense.  Certamente, a chegada de 
quase um milhão de judeus da ex União Soviética foi de-
cisiva neste sentido, uma vez que a composição da popu-
lação judia em Israel que não descende dos veteranos au-
mentou consideravelmente: 40% orientais e 20% russos.  

Exemplos que demonstram a legitimação do mul-
ticulturalismo na sociedade israelense são cada vez mais 

numerosos, a exemplo das peregrinações aos túmulos 
dos santos marroquinos (das quais também participam 
cada vez mais judeus ashkenazitas), celebrações públicas 
do ritual da mimuna17 e a consumação de casamentos se-
guindo os costumes orientais.  Estes rituais contradizem 
as premissas do ideal da mistura dos exílios que exigiu 
dos imigrantes abandonarem todos os traços culturais 
considerados primitivos e tradicionalistas, para incorpo-
rar os valores de uma sociedade moderna e ocidental.  A 
aceitação do direito dos imigrantes russos de manterem 
sua própria cultura e sua própria língua é outro sinal 
da mudança acontecida.  É interessante destacar que se 
os russos que chegaram a Israel no início da década de 
197018 tinham como objetivo adotar o mais rápido pos-
sível os padrões e valores da israelidade, abandonando o 
russo como língua de comunicação, os russos chegados 
em 1990 têm uma visão completamente diferente, e só 
um número relativamente pequeno entre eles emigrou a 
Israel para concretizar o ideal sionista.  Pode-se afirmar 
que a última imigração russa esteve marcada pelo cál-
culo custos-benefícios similar aos processos migratórios 
de forma geral e não às especificidades que marcaram 
a emigração a Israel desde seu início19 (AL HAJ, 1993; 
BEN-RAFAEL , 2007).

No que diz respeito às diferenças entre a imigra-
ção em massa de orientais na década de 1950 quarenta 
anos mais tarde, é importante assinalar que os últimos 
tiveram uma vantagem significativa vis-à-vis os judeus 
orientais: chegaram a Israel quando o processo de legi-
timação do multiculturalismo tinha começado.  Todavia, 
existem semelhanças estruturais entre ambos os grupos, 
entre as quais se destaca o fato de que tanto os orientais 
como os judeus falantes de russo conseguiram colocar 
suas reivindicações na arena pública israelense através 
da  organização em partidos políticos étnicos20. Sem es-
paço para dúvidas, junto aos setores ultra-ortodoxos e 
aos árabes israelenses, estes grupos constituem o maior 
foco de pressão à cultura achussalita apesar de existir 
uma distinção: por estar e/ou se colocarem nas margens 
do sistema político, social e cultural israelense, os setores 
árabe e ultra-ortodoxo não são protagonistas na confor-
mação da nova identidade israelense. 

O Estado de Israel, considerado um Estado novo 
no conjunto de Estados nacionais existentes é, simulta-
neamente, alvo e ator de mudanças sócio-históricas mar-
cadas por uma aceleração que, ela mesma, constitui um 
de seus traços singulares. No que diz respeito à ideolo-
gia que sustentou a sua criação, a mudança brevemente 
descrita nestas páginas aconteceu em um lapso relativa-
mente curto, mas logrou instaurar-se rapidamente como 
componente fundamental do novo cenário cultural is-
raelense.  Reivindicações dos diversos grupos que com-
põem o cenário étnico-cultural do país se deixam ouvir  
cada vez com mais frequência no Parlamento, Suprema 
Corte de Justiça, imprensa e organizações comunitárias.  
Todavia e como assinala Lehmann21, o princípio univer-
salista pode fazer leis contra a discriminação,  punir atos 
discriminatórios e alocar recursos para corrigir as des-
vantagens das populações excluídas, mas as normas do 



25ângulo 120, 2010, 

Cultura e Literatura Judaicas

Estado não são suficientes  para eliminar a discrimina-
ção em grande escala e de longa data.  Para atingir esse 
objetivo, são necessários mecanismos sociais aceitos pela 
maioria da população que são negociados e renegocia-
dos e que envolvem diversas instâncias sociais.  Alguns 
estudiosos cunharam a expressão “competitividade viti-
maria” para designar a luta existente entre as diferentes 
minorias no seu anseio em concretizar as próprias de-
mandas e aspirações.  Esta tendência é observada na so-
ciedade israelense, sendo a diretriz principal da luta dos 
orientais, como dos ortodoxos e dos árabes.

AL-HAJ, M. “Ethnicity and Immigration: The Case of Soviet Im-
migration to Israel”. In: Humboldt Journal of Social Relations, 
19(2), 1993
AVINERI, Sh. La idea Sionista: notas sobre el pensamiento na-
cional judío.  Jerusalém: La Semana Publicaciones, 1983.
BEN-RAFAEL, E. “Mizrahi and Russian Challenges to Israel’s 
Dominant Culture: Divergences and Convergences”. In: ISRA-
EL STUDIES, 12(3), 2007.
EISENSTADT, Sh.N.  A Sociedade Israelense.  São Paulo: Edito-
ra Perspectiva, 1977.
HALPER, J. “The absorption of Ethiopian Immigrants: A Return 
to the Fifties”. In: Israel Social Science Research, 3(1-2), 1985.
KIMMERLING, B. Ketz Shiltón Ha’Ahusalim.  Jerusalem: Keter 
Publishing House, 2001.
______.  Mehagrim, Mitiashvim, Ielidim.  Tel Aviv: Am Oved 
Publishers, 2004.
LIEBMAN, Ch.S & KATZ , E. Guttman Report: The Jewishness 
of Israelis- Responses to the Guttman Report. New York: State 
University of New York Press, 1997.
LOMSKY-FEDER, E. & Rapoport, T. “Homecoming, Immigra-
tion and the National Ethos: Russian-Jewish Homecomers Re-
ading Zionism”. In: Anthropological Quarterly, Volume 74, 
Number 1, January 2001
PALGI, Ph. Sociocultural Trends and Mental Health Problems 
in Israel. Jerusalem: Government of Israel/Ministry of Health, 
1962.
RAM, U. “The Colonization Perspective in Israeli Sociology:  
Internal and External Comparisons”. In: Journal of Historical 
Sociology, 6(3), 1993.
RAVITSKI, A. “Datiim Ve’chiloniim Be’Israel: Milchamá Tarbut 
PostTzionit?”. In: ALPAYIM, 14, 1997. 
SVIRSKI, Sh. “Lo Nichshalim ela Menuchshalim”. In: Machbar-
ot Le Chevrá u´le´Bikoret. Haifa, 1981.
TAYLOR, Ch.  Multiculturalism and the Politics of Recogni-
tion.  Princeton: Princeton University Press,  1992.
TOPEL, M. Uma Tradição Milenar, uma Ciência Moderna: A 
Antropologia Israelense: autores e leitores.  Tese de Doutorado, 
UNICAMP, 1996.
WEINGROD, A. “Recent Trends in Israeli Ethnicity”, In: Ethnic 
and Racial Studies, 2. 1979.
_____.  A. “The Two Israelis”. In: Commentary, January, 1962.
_____.  A. Reluctant Pioneers: Village Development in Israel.  
Ithaca: Cornell University Press, 1966.
WEITZ, R. “Settlement”. In: Immigration and Settlement.  Jeru-
salem: Keter Publishing House, 1973.

Referências

Notas
1.	 Este fenômeno torna-se mais complexo porque no seio das 

duas nações encontramos sub-grupos com culturas e deman-
das políticas e sociais diferentes.   Entre os árabes, os seguin-
tes sub-grupos são os mais significativos: druzos, muçulma-
nos, beduínos e cristãos que, todos juntos, representam  20% 
da população atual do Estado de Israel.  

2.	 Tradução das expressões hebraicas “kibutz galuiot”  e “mi-
zug galuiot” existentes na bíblia e nos livros canônicos do 
judaísmo posteriores a ela.  Segundo esta concepção, após a 
vinda do Messias o povo judeu recuperaria a soberania per-
dida num Estado próprio nas terras de Israel, no qual as co-
munidades do exílio se reuniriam e miscigenariam. 

3.	 Do hebraico: mamlachtiut, a corrente sionista cujo expoente 
mais importante foi David Ben-Gurión e o partido MAPAI.  A 
mamlachtiut (estatização) se baseou nos princípios socialistas 
e nacionalistas vigentes à época.  Sua distinção primordial é a 
soberania do Estado vis-à-vis outras instituições e valores.   

4.	 O ideal do pioneiro que colonizou a Palestina constituiu 
uma expressão da antinomia: Estado de Israel/Exílio, na qual 
o segundo foi estigmatizado como consequência do que os 
sionistas consideravam ser o fracasso da vida na diáspora.  
Devemos lembrar que o Estado de Israel se funda com a som-
bra do Holocausto, isto é,  três anos depois de concluída a 
Segunda Guerra, e que os primeiros pioneiros que chegaram 
à Palestina a partir do final do século XIX  fugiram do recru-
descimento do antisemitismo na Europa Oriental. 

5.	 Entre 1948 e 1952 chegaram a Israel mais de meio milhão de 
imigrantes: trezentos mil refugiados da Europa pós-Guerra e 
trezentos mil judeus orientais.  Estes imigrantes tiveram de 
ser acolhidos por uma população que, em 1948, era de seis-
centos mil judeus. (cf. EISENSTADT, 1977).

6.	 Achussalim (pl): do hebraico acrônimo de: ashkenazim, chilo-
nim, vatikim, sotzialistim, leumiim (ashkenazitas, seculares, ve-
teranos, socialistas e nacionalistas). 

7.	 Topel, M. Uma Tradição Milenar, uma Ciência Moderna: A 
Antropologia Israelense: autores e leitores.  Tese de Doutora-
do, UNICAMP, 1996.

8.	 Braço da Agência Judaica cujo objetivo era assentar os novos 
imigrantes nas cidades e, principalmente, nas cooperativas 
das áreas rurais do novo Estado. 

9.	 Os grifos são meus. 
10.	 Tradução do inglês da autora.
11.	 Nos depoimentos este ponto ficou claro; aliás, os antropólo-

gos israelenses estavam cursando o mestrado e aproveitaram 
o trabalho de campo nos moshavim para escrever as respecti-
vas dissertações. 

12.	 Do hebraico: colonização das Terras de Israel pelo movimen-
to sionista. 

13.	 Prestar atenção ao termo utilizado por Eisenstadt que salienta 
o que a sua teoria sobre a modernização da sociedade israe-
lense apontou: a necessidade de absorver o novo imigrante 
oriental e não ser absorvido por ele. 

14.	 Do hebraico: a Terra de Israel, em referência ao Israel bíblico.
15. 	 É importante assinalar que em Israel existe um Ministério de 

Absorção dos novos imigrantes que chegam ao país.  O men-
cionado Ministério trabalha em estreita parceria com a Agên-
cia Judaica e outras instâncias governamentais, como o Minis-
tério de Educação e o Ministério de Assuntos Religiosos.

16.	 Partido liderado por Ben-Gurión que impôs os princípios do 

sionismo-estatista desde o estabelecimento do Estado de Isra-
el em 1948.

17.	 Ritual típico marroquino realizado no dia posterior ao encer-
ramento da Páscoa judaica que durante décadas foi criticado 
e ridicularizado pelos achussalitas.  

18.	 Referência aos refusnikim, como eram conhecidos os judeus 
russos que sofreram perseguições por tentar emigrar a Israel.

19.	 Diversos especialistas no estudo da sociedade israelense sa-
lientam o fator ideológico primordial na imigração à Pales-
tina primeiro e ao Estado de Israel posteriormente.  Assim, 
à diferença de outros processos migratórios, marcados pelas 
vantagens que o novo lugar oferece, no caso da emigração a 
Israel, o diferencial não foi uma mobilidade econômica ascen-
dente, mas a convicção de participar na criação de um Estado 
Judeu que resolvesse o “problema judeu”. 

20.	 No caso dos orientais, através de SHAS; no caso dos judeus 
falantes de russo, através de Israel Beiteinu.

21.	 Palestra ministrada na ANPOCS, Caxambu, 2008.

p. 19-25.


